
Omelia nella Solennità di Maria Madre di Dio 

San Girolamo, 31 dicembre 2025 

 

Nell’Ottava di Natale la liturgia della Chiesa ci fa celebrare la Solennità di Maria Madre di Dio. Cosa 

ci fa scoprire, sul Mistero della Chiesa e sulla nostra stessa esperienza di fede, il fatto di celebrare il 

Natale di Gesù guardando a Maria e riconoscendola con il titolo di Madre di Dio, che le fu attribuito 

per la prima volta nel Concilio di Efeso del 431? 

San Giovanni Paolo II affermò che «La Chiesa, unita a Maria, trova in Lei l’immagine più alta e 

perfetta della propria specifica missione, che è al tempo stesso verginale e materna […] Questo profilo 

mariano è altrettanto – se non lo è di più – fondamentale e caratterizzante per la Chiesa quanto il 

profilo apostolico e petrino, al quale è profondamente unito. Anche sotto questo aspetto della Chiesa, 

Maria precede il Popolo di Dio pellegrinante»1. In questa prospettiva possiamo comprendere il rilievo 

dell’affermazione con cui II San Paolo VI, promulgando la Lumen gentium, Costituzione dogmatica 

sulla Chiesa del Concilio Vaticano II, dichiarò Maria «Madre della Chiesa»2. Francesco ha inoltre 

stabilito la celebrazione della memoria liturgica di Maria Madre della Chiesa3. 

«Quando venne la pienezza del tempo, Dio mandò il suo Figlio, nato da donna» (Gal 4,4).  

Il «Sì» con cui Maria accetta di essere la dimora dell’incarnazione e diviene Madre di Dio (cfr. Lc 

1,38), poiché il Verbo si fa carne (cfr. Gv 1,14) nella sua carne, è il «Sì» verginale e sponsale in cui 

fiorisce la Chiesa stessa. L’avvenimento dell’unione della natura umana e della natura divina 

nell’unica persona di Gesù Cristo accade attraverso il consenso sponsale di Maria, il quale diviene 

così un «Sì» illimitato, che permette il perpetuarsi del medesimo incontro sponsale in Cristo per ogni 

singolo fedele, dunque per ciascuno di noi4. Per questo Maria può essere definita come l’universale 

concretum e la rappresentazione personale della Chiesa5. 

Il «Sì» sponsale di Maria ha il suo culmine sotto la croce in adesione al «Sì» di Cristo: «Donna ecco 

tuo figlio!» (Gv 19,26). La Madre di Dio è Madre della Chiesa. Hans Urs von Balthasar osserva: «Il 

“martirio incruento” di Maria è il caso serio da cui nasce la Chiesa. È la fecondità della “mater 

dolorosa”, della donna partoriente dell’Apocalisse (cfr. Ap 12, 1-5). Il grido del parto coincide con il 

muto grido di morte della madre alla morte del figlio. Ma il grido di morte non è che la radicale 

conseguenza dell’assenso di Nazareth, che ha dato mano libera a Dio per tutte le realtà divinamente 

incalcolabili, che trascendono di molto le possibilità umane»6.  

Nello spazio creato a partire dall’annuncio dell’angelo, la risposta di Maria si compie nel condividere 

l’obbedienza al Padre che Gesù vive sulla croce, alla quale la madre stessa è associata attraverso la 

consegna di sé in modo incruento.  

Ecco il cuore della Chiesa: il «Sì» di Maria nel «Sì» del Figlio al Padre7. 

                                                 
1 GIOVANNI PAOLO II, Discorso ai membri della Curia Romana, 22.12.87, nn. 2-3. Circa il rapporto fra la dimensione 

mariana della Chiesa e quella apostolico-petrina, vedi anche ID., Lettera Apostolica sulla dignità della donna Mulieris 

dignitatem, 15.08.88, n. 27. 
2 PAOLO VI, Discorso a conclusione della III sessione del Concilio Vaticano II, 21 novembre 1964: «27. La Chiesa stessa 

non si compone soltanto della sua struttura gerarchica, della sacra liturgia, dei sacramenti, dei suoi organismi; la sua forza 

interiore e la sua caratteristica, fonte principale dell’azione con cui santifica gli uomini, stanno nella sua mistica unione 

con Cristo, la quale unione non possiamo ritenere disgiunta da colei che è la Madre del Verbo Incarnato e che Cristo 

stesso si associò intimamente per procurare la nostra salvezza. […] 30. Perciò a gloria della Beata Vergine e a nostra 

consolazione dichiariamo Maria Santissima Madre della Chiesa, cioè di tutto il popolo cristiano, sia dei fedeli che dei 

Pastori, che la chiamano Madre amatissima». 
3 CONGREGAZIONE PER IL CULTO DIVINO E LA DISCIPLINA DEI SACRAMENTI, Decreto sulla celebrazione della Beata 

Vergine Maria Madre della Chiesa nel Calendario romano generale, 11 febbraio 2018; cfr. ID., Commento al Decreto 

del Prefetto della Congregazione per il culto divino e la disciplina dei sacramenti, La memoria di Maria “Madre della 

Chiesa”, 11 febbraio 2018. 
4 Cfr. H.U. VON BALTHASAR, Gli stati di vita del cristiano, Jaca Book, Milano 1977, p.176. 
5 Cfr. ID., Il complesso antiromano; come integrare il popolo nella Chiesa universale, Queriniana, Brescia 1974, pp. 198-

200. 
6 ID., Cordula ovverosia il caso serio, in Gesù e il cristiano, Opera omnia sez. VI, Scritti minori, vol. XXV, Jaca Book, 

Milano 1998, 193, pp. 190-191. 
7 Cfr. Ivi, p. 192. 



La nostra dimora è nello spazio generato attraverso il «Sì» di Maria Madre di Gesù, vero uomo e vero 

Dio, Madre di Dio e della Chiesa, ovvero nell’Avvenimento di Cristo da cui la Chiesa stessa è 

costantemente generata. 

Al termine dell’anno per cosa siamo dunque grati? Perché canteremo il Te Deum in un contesto storico 

come quello attuale, in cui stiamo assistendo a immense tragedie e numerosi conflitti causati dall’odio 

e dalla brama di potere e nel quale tanti di noi stanno vivendo dolorosi drammi personali?  

Innanzitutto noi ringraziamo Dio per «tutte le realtà divinamente incalcolabili» (Balthasar) che hanno 

segnato questo tempo, per tutti i fatti e gli incontri in cui abbiamo riconosciuto lo splendore del Suo 

volto (cfr. Num 6,25-26; Sal 67 (65),2). Questa esperienza ci rende pieni di speranza, perché certi che 

in ogni istante dell’anno che inizia potremo lasciarci sorprendere da questo stesso volto. 

Si tratta di incontri e avvenimenti che potrebbero apparire casuali e insignificanti ma che cambiano 

la nostra vita più delle decisioni dei potenti della terra che governano le nazioni, come gli stessi eventi 

narrati nei Vangeli. Questi ultimi sembravano irrilevanti a confronto della potenza dell’Impero 

Romano, ma ciò che hanno generato ha cambiato la storia come nessuna potenza umana è stata mai 

in grado di fare. Certi di questa Presenza affrontiamo il nuovo anno e ogni circostanza della nostra 

vita consolati dalle sue stesse parole: «Nel mondo avete tribolazioni, ma abbiate coraggio: io ho vinto 

il mondo!» (Gv 16,33). 

Occorre essere semplici per accogliere il metodo semplice di Dio e riconoscere il Suo volto in questi 

fatti e in questi incontri. È necessaria la disponibilità dei pastori, colpiti da ciò che videro e udirono 

(in Lc 2, 16-20 entrambi questi verbi sono utilizzati due volte). Quando si incrocia questo sguardo 

qualsiasi circostanza cambia, dolore e prova rimangono ma fiorisce una letizia nuova, come ha 

affermato recentemente Leone XIV: «Non esiste circostanza che possa separarci da Dio […] Ogni 

nostra azione, ogni nostra occupazione e perfino ogni nostro errore acquistano un valore infinito se 

sono vissuti alla presenza di Dio, continuamente offerti a Lui»8. 

Raccontiamoci questi fatti e testimoniamoci reciprocamente quanto accaduto in questi incontri, per 

sostenerci nel riconoscimento del Suo volto, affinché il «Sì» a Cristo cambi la nostra vita e il mondo 

intero. Maria, Madre di Dio e Madre della Chiesa, che «custodiva tutte queste cose, meditandole nel 

suo cuore» (Lc 2,19), custodisca in noi questa semplicità. 

 

 

                                                 
8 LEONE XIV, Prefazione a FRA LORENZO DELLA RESURREZIONE, La pratica della presenza di Dio, Libreria Editrice 

Vaticana, Città del Vaticano 2025, p. 8. 


